
 

 
1 

 

 

 

NOTICIA-IDEAS CENTRALES  COMENTARIOS 

   

Francisco advierte que la vida consagrada a menudo 

“acaba en las posiciones más aberrantes y ridículas”. 

INFOVATICANA. Por Carlos Esteban. 16ago21. 

https://infovaticana.com/2021/08/16/francisco-advierte-que-la-vida-

consagrada-a-menudo-acaba-en-las-posiciones-mas-aberrantes-y-

ridiculas/ 

Citas textuales 

Reverberando aún el seísmo de la revolución litúrgica del 

Traditionis custodes, el Papa Francisco, en el video mensaje a los 

participantes en el Congreso Virtual Continental de Vida 

Religiosa, programado en Colombia del 13 al 15 de agosto, 

remacha su posición sobre la lex orandi de la Iglesia. 

A menudo la vida consagrada “acaba en las posiciones gnósticas 

más aberrantes y ridículas”, advierte Su Santidad en el vídeo 

dirigido al congreso de religiosos. Una fe no “inculturada”, 

insiste, no es auténtica. 

No creo que sea injusto señalar que Francisco no es un entusiasta 

del aspecto contemplativo de la vida religiosa, donde es menos 

usual “hacer lío”, y en este mensaje aprovecha para saldar cuentas 

de las críticas recientes a su último motu proprio y recordar lo que 

fuera el eje del Sínodo de la Amazonia, recomendando a 

religiosos y religiosas que entren “en la vida del pueblo. Entrad 

con respeto en sus tradiciones”. Insiste en este punto, al insistir en 

la necesidad de trazar un camino que “ponga en valor lo que el 

Espíritu Santo ha sembrado en los pueblos”. Sin esta 

inculturación, la vida consagrada corre el peligro de caer “en la 

tentación de la supervivencia”.  

“Cuántas veces se hace el cálculo de cuantos hermanos o 

hermanas” tiene la propia congregación, o “se evalúan las curvas 

de reducción”. Lo que hay que hacer es “renunciar al criterio de 

los números, al criterio de la eficacia que podría llevar a 

convertirnos en discípulos temerosos, cerrados en el pasado y 

abandonados a la nostalgia”. 

Ciertamente, la Iglesia postconciliar solo ha podido insistir en la 

consigna de “primavera eclesial” cerrando decididamente los ojos 

a los números y los datos, aunque es, al menos, debatible si 

mantenerse en el cuadro social y psicológico de los años sesenta 

no pueda ser un modo de “encerrarse en el pasado, abandonados 

a la nostalgia”. 

 En este número analizamos tres notas referidas a las 

enseñanzas de Francisco. En las tres encontramos un 

elemento común: la falta de precisión y claridad al hablar. 

Esta indefinición provoca siempre interpretaciones diversas 

en los lectores, pero la verdad es que tampoco deja ver con 

claridad lo que Francisco quiso decir.  

 
Francisco 

Comentamos algunos puntos de sus mensajes: 

1. Referencias indirectas a los opositores a su motu proprio 

“Traditionis Custodes”. 

Hay un par de ellos en esta pequeña nota de Carlos 

Esteban:  

“A menudo la vida consagrada “acaba en las posiciones 

gnósticas más aberrantes y ridículas”.  

“Lo hemos visto, por ejemplo, en el mal uso de la 

liturgia. No es Evangelio cuando lo que cuenta es la 

ideología y no la realidad de las personas”. 

Si, como dice Esteban, esta referencia la hace a los 

defensores de la Misa tradicional, el Rito Tridentino de 

la Misa, nada tiene de ridículo y menos de aberrante. En 

el catolicismo, la religión única y verdadera fundada por 

Jesucristo, Dios y hombre verdadero, el tiempo puede 

pasar, pero las verdades permanecen inalterables. Más 

aún cuando la propia Iglesia, en las palabras de San Pío 

V declaró esta Misa como la forma oficial para celebrarla 

y válida para todos los sacerdotes a perpetuidad. 

Pueden no gustar los ornamentos, por parecer anticuados; 

o el idioma, porque no los fieles no entienden el latín; o 

 

NÚMERO 383 

16 DE AGOSTO DE 2021 

https://infovaticana.com/2021/08/16/francisco-advierte-que-la-vida-consagrada-a-menudo-acaba-en-las-posiciones-mas-aberrantes-y-ridiculas/
https://infovaticana.com/2021/08/16/francisco-advierte-que-la-vida-consagrada-a-menudo-acaba-en-las-posiciones-mas-aberrantes-y-ridiculas/
https://infovaticana.com/2021/08/16/francisco-advierte-que-la-vida-consagrada-a-menudo-acaba-en-las-posiciones-mas-aberrantes-y-ridiculas/


 

 
2 

Y se saca la espinita del revuelo litúrgico: “Lo hemos visto, por 

ejemplo, en el mal uso de la liturgia. No es Evangelio cuando lo 

que cuenta es la ideología y no la realidad de las personas”.  

la posición del sacerdote ante el altar, porque no le ven el 

rostro; pero eso en nada afecta a la Santa Misa. La razón 

es simple: su finalidad es rendir culto a Dios; si es del 

agrado o no de algunos fieles, es un tema secundario. 

Por otra parte, Francisco refiere un mal uso de la liturgia 

(nada más de la tradicional). Y según su motu proprio es 

una de las principales razones por la que la está limitando. 

Esta afirmación requiere al menos un par de comentarios: 

a) si el problema es el mal uso, la solución es hacer un 

buen uso, no eliminar la liturgia. La solución de un 

problema debe atacar su raíz. b) Definitivamente es una 

presunción desatinada el pensar que quienes celebran o 

asisten al Rito Tridentino lo hacen para conspirar contra 

Francisco. No. Se asiste o se celebra para rendir 

adoración a Dios. Lo que sí es cierto es que esta Misa 

Tridentina no está en armonía con las “reformas” que 

Francisco pretende. Si de esta condición surge el 

problema, no es porque se desprecie a Francisco, sino que 

lo que él hace no es compatible con la Santa Misa de 

Siempre. 

2. El problema de la fe “inculturada” como expresión 

auténtica del Evangelio. 

Francisco recomienda a religiosos y religiosas que entren 

“en la vida del pueblo. Entrad con respeto en sus 

tradiciones”. 

Que se “ponga en valor lo que el Espíritu Santo ha 

sembrado en los pueblos”.  

 “Una fe no inculturada no es auténtica.” 

Este es uno de los temas de mayor riesgo para la Doctrina 

de la Iglesia.  

El punto de partida para el análisis metodológico de la 

religión católica siempre ha sido la filosofía de Santo 

Tomás de Aquino, que mejor explica la relación entra la 

realidad, la ciencia y la fe. En esta filosofía hay una clara 

diferencia entre lo esencial y lo accidental; lo que no 

cambia en la religión, lo esencial, es la Doctrina. El 

contexto cultural es una condición accidental, que puede 

cambiar según el tiempo y lugar. Claro que es necesario 

adecuar las enseñanzas de la Iglesia a la cultura de los 

pueblos, pero sin alterar las verdades contenida en la 

doctrina.  

Entonces la Doctrina Católica con sus tres grandes 

componentes: dogma, moral y culto no pueden cambiar 

en su esencia. La forma de enseñarlos sí debe adaptarse 

al contexto, pero dentro de los límites del respeto a lo 

sagrado y de la prudencia, para que sean comprensibles 

por los fieles. 

Contraria a esta posición tenemos la dialéctica hegeliana-

marxista, que parte del supuesto de que todo está en un 

  

El Papa advierte contra la tentación de una fe idolátrica 

y “milagrera”. ACIPRENSA.  Por Miguel Pérez Pichel. 
01ago21. https://www.aciprensa.com/noticias/el-papa-advierte-contra-

la-tentacion-de-una-fe-idolatrica-y-milagrista-89659 

Citas textuales 

El Papa Francisco advirtió contra la tentación de una fe idolátrica, 

una fe que se quede en lo superficial, una fe ‘milagrera’, es decir, 

que sólo busca el milagro, una fe mágica, una fe inmadura puesta 

en las necesidades humanas y no en Dios. 

Durante el rezo del Ángelus dominical este 1 de agosto, el 

Pontífice reflexionó sobre la reacción de la multitud que seguía a 

Jesús tras el milagro de la multiplicación de los panes y los peces. 

Jesús se sube a una barca para dirigirse hacia Cafarnaúm y la gente 

lo sigue también desde unas embarcaciones. 

El Pontífice explicó que esta escena podría parecer que está 

sucediendo algo bueno, pues la gente se pone en movimiento para 

buscar a Jesús. “Sin embargo, el Evangelio nos enseña que no 

basta con buscar a Dios, es necesario preguntarse también el 

motivo por el que se le busca”, subrayó el Papa. 

De hecho, “Jesús dice: ‘Vosotros me buscáis, no porque habéis 

visto señales, sino porque habéis comido de los panes y os habéis 

saciado’”. 

“La gente, efectivamente, había asistido al milagro de la 

multiplicación de los panes, pero no había captado el significado 

de aquel gesto: se había quedado en el milagro externo, se había 

quedado en el pan material. Sólo ahí, sin ir más allá, hacia el 

significado de esto”, afirmó Francisco. 

Por ello, el Papa invitó a hacerse una serie de preguntas: “¿Por 

qué buscamos al Señor? ¿Por qué busco yo al Señor? ¿Cuáles son 

las motivaciones de mi fe, de nuestra fe?”. 

“Necesitamos discernirlo porque entre las muchas tentaciones, 

que tenemos en la vida, hay una que podríamos llamar la tentación 

idolátrica”, insistió. 

Esa tentación idolátrica “es la que nos impulsa a buscar a Dios 

para nuestro uso y consumo, para resolver los problemas, para 

tener gracias a Él lo que no podemos conseguir por nosotros 

mismos”. 

Es decir, “por interés. Pero de este modo, la fe se queda en lo 

superficial, y también, me permito la palabra, la fe se queda 

‘milagrera’: buscamos a Dios para que nos alimente y luego nos 

olvidamos de Él cuando estamos satisfechos”. 

“En el centro de esta fe inmadura no está Dios, sino nuestras 

necesidades, nuestros intereses y tantas cosas”. 

 

https://www.aciprensa.com/noticias/el-papa-advierte-contra-la-tentacion-de-una-fe-idolatrica-y-milagrista-89659
https://www.aciprensa.com/noticias/el-papa-advierte-contra-la-tentacion-de-una-fe-idolatrica-y-milagrista-89659


 

 
3 

El Santo Padre reconoció que “es justo presentar nuestras 

necesidades al corazón de Dios, pero el Señor, que actúa mucho 

más allá de nuestras expectativas, desea vivir con nosotros ante 

todo en una relación de amor, y el verdadero amor es 

desinteresado, es gratuito: ¡no se ama para recibir un favor a 

cambio! Eso es interés, y muchas veces en la vida somos unos 

interesados”. 

“Nos puede ayudar una segunda pregunta que la multitud dirige a 

Jesús: ‘¿Qué hemos de hacer para obrar las obras de Dios?’ Es 

como si la gente, provocada por Jesús, dijera: ‘¿Cómo podemos 

purificar nuestra búsqueda de Dios? ¿Cómo pasar de una fe 

mágica, que sólo piensa en las propias necesidades, a la fe que 

agrada a Dios?’”. 

El Papa invitó a escuchar las palabras de Jesús en el Evangelio 

para encontrar el camino: “responde que la obra de Dios es acoger 

a quien el Padre ha enviado, es decir, a Él mismo, a Jesús”. 

Por el contrario, la obra de Dios “no es añadir prácticas religiosas 

u observar preceptos especiales; es acoger a Jesús en nuestras 

vidas, vivir una historia de amor con Él. Será Él quien purifique 

nuestra fe. No podemos hacerlo por nosotros mismos”. 

“El Señor desea una relación de amor con nosotros: antes de las 

cosas que recibimos y hacemos, está Él para amar. Hay una 

relación con Él que va más allá de la lógica del interés y del 

cálculo”. 

El Papa Francisco hizo hincapié en que esta relación de amor que 

supera la lógica del interés es también aplicable a las relaciones 

humanas y sociales: “Cuando buscamos sobre todo la satisfacción 

de nuestras necesidades, corremos el riesgo de utilizar a las 

personas y explotar las situaciones para nuestros fines. Cuántas 

veces hemos escuchado decir de una persona que ‘éste usa a la 

gente y luego se olvida’. Usar a las personas para el propio 

beneficio. Es feo eso”. 

En ese sentido, advirtió que “una sociedad cuyo centro sean los 

intereses en lugar de las personas es una sociedad que no genera 

vida”. 

En definitiva, “la invitación del Evangelio es ésta: en lugar de 

preocuparnos sólo por el pan material que nos quita el hambre, 

acojamos a Jesús como pan de vida y, a partir de nuestra amistad 

con Él, aprendamos a amarnos entre nosotros. Con gratuidad y sin 

cálculo. Amor gratuito y sin cálculos. Sin usar a la gente, con 

gratuidad, con generosidad, con magnanimidad”. 

proceso continuo de transformación y que todo cambia 

de manera necesario, incluso la fe (lo que el modernismo 

llama la “evolución de los dogmas”). Bajo esta 

perspectiva los ritos, la moral y aún el dogma deben 

adaptarse a los tiempos actuales, tal como se pretende en 

diversos proyectos de reforma de la Iglesia después del 

Concilio Vaticano II. Algunos ejemplos; Cambiar la 

moral para aceptar a homosexuales y divorciados en la 

comunión, cambiar el celibato sacerdotal, cambiar la 

misa, cambiar el Credo, etc.)  

Esta es una forma de relativismo ya denunciada por San 

Pío X, que fue condenada explícitamente en el Juramento 

Contra los Errores del Modernismo1, que los sacerdotes 

y profesores católicos debían hacer ante sus obispos:  

“Cuarto: acepto sinceramente la doctrina de la fe 

trasmitida hasta nosotros desde los Apóstoles por medio 

de los Padres ortodoxos siempre en el mismo sentido y 

en la misma sentencia; y por tanto, de todo punto rechazo 

la invención herética de la evolución de los dogmas, que 

pasarían de un sentido a otro diverso del que primero 

mantuvo la Iglesia.” 

Las verdades de la Iglesia deben permanecer intactas e 

inalteradas “siempre en el mismo sentido y en la misma 

sentencia…” 

La inculturación es conveniente, y los misioneros 

católicos siempre lo han hecho a través de la historia, 

pero sin alterar la Doctrina, que es lo verdaderamente 

esencial. 

 
La “inculturación” de la fe 

Además, la frase de Francisco sobre el rescate de las 

creencias de los pueblos es peligrosa: 

 …insistir en la necesidad de trazar un camino que 

“ponga en valor lo que el Espíritu Santo ha sembrado en 

los pueblos…  

Se presta para incorporar la idolatría a la Iglesia, tal como 

lo hizo con la Pachamama en el Vaticano. Esta frase se 

  

Amor y mandamientos: Francisco se equivoca de 

nuevo. GLORIA TV. 11ago2. 

https://gloria.tv/post/nvdHsVYcSLBo46mA8HEvXJ9Js 

 

 
1 Denzinger, E. 1963. Magisterio de la Iglesia. Pío X. Juramento contra los errores del modernismo.  

 [Del Motu proprio Sacrorum Antistitum de 1.º de septiembre de 1910. D. 2145. 

https://gloria.tv/post/nvdHsVYcSLBo46mA8HEvXJ9Js


 

 
4 

Citas textuales 

En la audiencia general del 11 de agosto Francisco habló sobre los 

Diez Mandamientos para relativizarlos. 

Dijo: “Que el Señor nos ayude a recorrer el camino de los 

mandamientos, pero mirando hacia el amor de Cristo, con el 

encuentro con Cristo, sabiendo que el encuentro con Jesús es más 

importante que todos los mandamientos”. 

Esta contraposición es errónea, porque amar a Cristo y observar 

sus mandamientos es lo mismo que dice el propio Cristo en Jn 14, 

21: “El que tiene mis mandamientos y los guarda, ése es el que 

me ama”. 

Francisco es el primero que prefiere los mandamientos al amor, 

ya que castiga los pecados -por ejemplo, los abusos sexuales- o 

las cosas que no le gustan -por ejemplo, profesar la fe católica- 

con una severidad inaudita. 

[Aquí reproducimos el texto completo de su audiencia] 

PAPA FRANCISCO 

AUDIENCIA GENERAL 

Aula Pablo VI.  

Miércoles, 11 de agosto de 2021 
https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2021/document

s/papa-francesco_20210811_udienza-generale.html  

Catequesis sobre la Carta a los Gálatas 4. La ley de Moisés 

Hermanos y hermanas, ¡buenos días! 

«¿Para qué la ley?» (Gal 3,19). Esta es la pregunta en la que, 

siguiendo a San Pablo, queremos profundizar hoy, para reconocer 

la novedad de la vida cristiana animada por el Espíritu Santo. 

¿Pero si está el 

Espíritu Santo, si 

está Jesús que nos 

ha redimido, para 

qué la Ley? Sobre 

esto debemos 

reflexionar hoy. El 

apóstol escribe: «Si 

sois conducidos 

por el Espíritu, no 

estáis bajo la ley» 

(Gal 5,18). Sin 

embargo, los detractores de Pablo sostenían que los Gálatas 

tendrían que seguir la Ley para ser salvados. Volvían atrás. 

Estaban como nostálgicos de otros tiempos, de los tiempos antes 

de Jesucristo. El apóstol no está en absoluto de acuerdo. No es en 

estos términos que se había acordado con los otros apóstoles en 

Jerusalén. Él recuerda bien las palabras de Pedro cuando sostenía: 

«¿Por qué, pues, ahora tentáis a Dios queriendo poner sobre el 

cuello de los discípulos un yugo que ni nuestros padres ni nosotros 

pudimos sobrellevar?» (Hch 15,10). Las disposiciones que 

surgieron en ese “primer concilio” - el primer Concilio ecuménico 

puede interpretar como si el Espíritu Santo fuera el autor 

de las creencias paganas e idolátricas, y, por lo tanto, es 

lícito incorporarlas a la fe de la Iglesia. 

Estas palabras de Bergoglio también dan cabida a la 

aceptación de la validez de todas las religiones, como 

“queridas por Dios”, como si también estuvieran 

“inspiradas por el Espíritu Santo” según ya lo expresó 

con motivo de la firma del Acuerdo de Abu Dabi, sobre 

la Fraternidad Universal, firmado en febrero del 2019. 

Hay un punto más que necesita comentarse. Francisco 

dice que “Una fe no “inculturada”, no es auténtica.” 

El concepto “auténtico” tiene varias interpretaciones, 

pero nos interesan dos de ellas: 

a. Auténtico como sinónimo de real, verdadero. En este 

sentido, la Revelación es auténtica, real, 

independientemente del contexto sociocultural. Lo 

revelado por Dios es Verdadero, aunque algunos pueblos 

o personas no lo acepten. Esta es una postura realista. 

b. Auténtico, en una interpretación más psicológica, 

como sinónimo de congruente. En esta opción puede 

tener razón Francisco, que la enseñanza de la iglesia se 

adecue al entorno cultural. Pero esta acepción conceptual 

no garantiza la veracidad. Una enseñanza puede ser 

auténtica, en el sentido de ser congruente con el medio, 

pero al mismo tiempo puede ser inauténtica, en cuanto 

que puede contener falsedades. Esta segunda opción es 

una postura relativista, subjetivista. 

Entonces la frase de Bergoglio de “Una fe no 

“inculturada”, no es auténtica,” no es del todo cierta. La 

fe contenida en la religión católica es verdadera en sí 

misma. 

3. Sobre el valor de lo cualitativo sobre lo cuantitativo en la 

religión.  

“Lo que hay que hacer es “renunciar al criterio de los 

números, al criterio de la eficacia...” 

Desde una perspectiva general Francisco tiene razón. La 

fe es eminentemente cualitativa. Sin embargo, lo 

cuantitativo nos da una idea de la magnitud de los hechos. 

No es lo mismo la multiplicación de los panes y los peces 

para dar de comer a 20 personas que para alimentar a 

5,000. Tampoco es lo mismo decir que solo en este año 

la apostasía de la iglesia católica en los países europeos 

se cuenta ya por millones. 

Por otra parte, si lo que quiere decir Francisco es que no 

importa cuántos católicos abandonen la iglesia, eso es 

otra cosa. Eso significaría que al pastor no le importa 

cuántas ovejas se extravíen y cuántas sean devoradas por 

 
San Pablo enseñando el Evangelio de Jesús 

https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2021/documents/papa-francesco_20210811_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2021/documents/papa-francesco_20210811_udienza-generale.html


 

 
5 

fue el de Jerusalén y las disposiciones surgidas de ese Concilio 

eran muy claras, y decían: «Que hemos decidido el Espíritu Santo 

y nosotros no imponeros más cargas que estas indispensables: 

abstenerse de lo sacrificado a los ídolos, de la sangre, de los 

animales estrangulados y de la impureza» (Hch 15,28-29). 

Algunas cosas que tocaban el culto a Dios, la idolatría, y tocaban 

también la forma de entender la vida de ese tiempo. 

Cuando Pablo habla de la Ley, hace referencia normalmente a la 

Ley mosaica, a la Ley de Moisés, a los Diez Mandamientos. Esta 

estaba relacionada con la Alianza que Dios había establecido con 

su pueblo, un camino para preparar esta Alianza. Según varios 

textos del Antiguo Testamento, la Torah – que es el término 

hebreo con el que se indica la Ley – es la recopilación de todas 

esas prescripciones y normas que los israelitas deben observar, en 

virtud de la Alianza con Dios. Una síntesis eficaz de qué es la 

Torah se puede encontrar en este texto del Deuteronomio que dice 

así: «Porque de nuevo se complacerá Yahveh en tu felicidad, 

como se complacía en la felicidad de tus padres, si tú escuchas la 

voz de Yahveh tu Dios guardando sus mandamientos y sus 

preceptos, lo que está escrito en el libro de esta Ley, si te 

conviertes a Yahveh tu Dios con todo tu corazón y con toda tu 

alma» (30,9-10). La observancia de la Ley garantizaba al pueblo 

los beneficios de la Alianza y garantizaba el vínculo particular con 

Dios. Este pueblo, esta gente, estas personas, están vinculadas a 

Dios y hacen ver esta unión con Dios en el cumplimiento, en la 

observancia de la Ley. Estrechando la Alianza con Israel, Dios le 

había ofrecido la Torah, la Ley, para que pudiera comprender su 

voluntad y vivir en la justicia. Pensemos que en esa época había 

necesidad de una Ley así, fue un gran regalo que Dios hizo a su 

pueblo, ¿por qué? Porque en esa época había paganismo por todos 

lados, la idolatría por todos lados y las conductas humanas que 

derivan de la idolatría y por esto el gran regalo de Dios a su pueblo 

es la Ley para ir adelante. En más de una ocasión, sobre todo en 

los libros de los profetas, se constata que la no observancia de los 

preceptos de la Ley constituía una verdadera traición a la Alianza, 

provocando la reacción de la ira de Dios. El vínculo entre Alianza 

y Ley era tan estrecho que las dos realidades eran inseparables. La 

Ley es la expresión que una persona, un pueblo está en alianza 

con Dios. 

A la luz de todo esto es fácil entender el buen juego que tendrían 

esos misioneros que se habían infiltrado entre los Gálatas para 

sostener que la adhesión a la Alianza conllevaba también la 

observancia de la Ley mosaica, así como era en esa época. Sin 

embargo, precisamente sobre esto punto podemos descubrir la 

inteligencia espiritual de san Pablo y las grandes intuiciones que 

él ha expresado, sostenido por la gracia recibida para su misión 

evangelizadora. 

El apóstol explica a los Gálatas que, en realidad, la Alianza con 

Dios y la Ley mosaica no están vinculadas de forma indisoluble. 

El primer elemento sobre el que se apoya es que la Alianza 

establecida por Dios con Abraham se basó en la fe en el 

los lobos, mientras no tenga que salir de su zona de 

confort, o renunciar a sus propósitos. 

Sí, la fe es ante todo una realidad cualitativa, pero 

también lo cuantitativo es importante como un indicador 

de la magnitud de los hechos. 

4. Sobre la tentación de una fe idolátrica. 

Francisco advierte contra la tentación de una fe 

idolátrica, una fe que se quede en lo superficial, una fe 

‘milagrera’, es decir, que sólo busca el milagro, una fe 

mágica, una fe inmadura puesta en las necesidades 

humanas y no en Dios. 

¿Cómo pasar de una fe mágica, que sólo piensa en las 

propias necesidades, a la fe que agrada a Dios? 

Francisco nos previene contra una fe superficial, mágica, 

“milagrera”. Entendida sólo como la espera de que Dios 

nos haga milagros, y que sean cómo y cuándo se lo 

pedimos, sin importar nuestra fidelidad a su doctrina. 

Visto así, tiene razón.  

Pero tenemos que recordar que la fe consiste admitir lo 

que otro nos dice. Si quien lo dice es Dios, entonces 

debemos creer. Por ello, la fe es una virtud sobrenatural, 

que Dios da a quien Él quiere, mediante la cual 

aceptamos las verdades que Dios nos ha revelado. 

La fe, al igual que las demás virtudes, requiere del 

ejercicio para su desarrollo y perfeccionamiento. Ningún 

mortal nace con una fe perfecta, salvo Nuestro Señor y la 

Santísima Virgen María. Por lo tanto, tenemos que 

aceptar que hay un desarrollo progresivo, y que en sus 

primeras etapas la fe es superficial y hasta cierto punto 

incomprensible. Entonces la fe superficial es lícita y 

necesaria, siempre y cuando no se estanque, y se transite 

hacia una fe madura 

El pedir milagros a Dios está en el reconocimiento de 

nuestra naturaleza caída y la imposibilidad de resolver las 

cosas con nuestras propias fuerzas. Entonces recurrimos 

a Quien sí puede: Dios. Ya sea directamente o por la 

intercesión de su Santísima Madre y los demás santos. 

Además, a Dios le gusta que recurramos a Él en nuestras 

necesidades. Particularmente a Nuestra Madre le gusta 

que pidamos, aunque sea sólo en nuestras dificultades. 

Pero esto nada tiene que ver con el pensamiento mágico 

de los pueblos primitivos, que atribuían a los elementos 

o a los astros poderes fantásticos, como la Pachamama, 

Tláloc y otros ídolos paganos. Este sí es pensamiento 

mágico. Detrás de este pensamiento no hay Revelación, 

no está el verdadero y único Dios, solo explicaciones 

erróneas respecto a lo que sucede en el mundo. 

Cuando se nos quiere hacer creer en la Pachamama, o a 

Buda o cualquier deidad falsa, es que nos quieren 



 

 
6 

cumplimiento de la promesa y no en la observancia de la Ley, que 

todavía no estaba. Abraham empezó a caminar siglos antes que la 

Ley. Escribe el apóstol: «Y digo yo: Un testamento ya hecho por 

Dios en debida forma [con Abraham], no puede ser anulado por 

la ley, que llega cuatrocientos treinta años más tarde [con Moisés], 

de tal modo que la promesa quede anulada. Pues si la herencia 

dependiera de la Ley, ya no procedería de la promesa, y sin 

embargo Dios otorgó a Abraham su favor en forma de promesa» 

(Gal 3,17-18). La promesa estaba antes que la Ley y la promesa a 

Abraham, y vino la ley 430 años después. La palabra “promesa” 

es muy importante: el pueblo de Dios, nosotros cristianos, 

caminamos en la vida mirando una promesa; la promesa es 

precisamente lo que nos atrae, nos atrae para ir adelante al 

encuentro con el Señor. 

Con este razonamiento, Pablo alcanza un primer objetivo: la Ley 

no es la base de la Alianza porque llegó sucesivamente, era 

necesaria y justa pero primero estaba la promesa, la Alianza. 

Un argumento como este pone en evidencia a los que sostienen 

que la Ley mosaica sea parte constitutiva de la Alianza. No, la 

alianza está primero, es la llamada a Abraham. La Torah, la ley, 

de hecho, no está incluida en la promesa hecha a Abraham. Dicho 

esto, no se debe pensar que san Pablo fuera contrario a la Ley 

mosaica. No, la observa. Más de una vez, en sus Cartas, defiende 

su origen divino y sostiene que esta posee un rol bien preciso en 

la historia de la salvación. Pero la Ley no da la vida, no ofrece el 

cumplimiento de la promesa, porque no está en la condición de 

poder realizarla. La Ley es un camino que te lleva adelante hacia 

el encuentro. Pablo usa una palabra muy importante, la Ley es el 

“pedagogo” hacia Cristo, el pedagogo hacia la fe en Cristo, es 

decir el maestro que te lleva de la mano al encuentro. Quien busca 

la vida necesita mirar a la promesa y a su realización en Cristo. 

Queridos, esta primera exposición del apóstol a los Gálatas 

presenta la novedad radical de la vida cristiana: todos los que 

tienen fe en Jesucristo están llamados a vivir en el Espíritu Santo, 

que libera de la Ley y al mismo tiempo la lleva a cumplimiento 

según el mandamiento del amor. Esto es muy importante, la Ley 

nos lleva a Jesús. Pero alguno de vosotros puede decirme: “Pero, 

padre, una cosa: ¿esto quiere decir que si yo rezo el Credo no 

tengo que cumplir los Mandamientos? No, los Mandamientos 

tienen actualidad en el sentido de que son los “pedagogos” que te 

llevan al encuentro con Jesús. Pero si tú dejas de lado el encuentro 

con Jesús y quieres volver para dar más importancia a los 

Mandamientos, eso no va bien. Y precisamente este era el 

problema de estos misioneros fundamentalistas que se mezclaron 

entre los gálatas para desorientarles. Que el Señor nos ayude a 

caminar sobre el camino de los Mandamientos, pero mirando al 

amor a Cristo hacia el encuentro con Cristo, sabiendo que el 

encuentro con Jesús es más importante que todos los 

Mandamientos. 

imponer ese pensamiento fantástico, donde pensamos 

que un ídolo de madera resolverá nuestros problemas. 

5. Sobre la falsa dicotomía de obedecer los Mandamientos, 

o a Jesús. 

Dice Francisco: 

“Que el Señor nos ayude a recorrer el camino de los 

mandamientos, pero mirando hacia el amor de Cristo, 

con el encuentro con Cristo, sabiendo que el encuentro 

con Jesús es más importante que todos los 

mandamientos”. 

Sobre este aspecto hay dos comentarios necesarios.  

a. Hay una confusión entre la Ley Antigua, la Ley de 

Moisés, y las enseñanzas del Evangelio. Los 

Mandamientos dados por Dios en el Sinaí e impresos en 

nuestra consciencia permanecen inalterables.  

Pero, recordemos que los judíos habían distorsionado la 

ley, hasta convertirla en cientos de prácticas, algunas 

adecuadas, otras sin sentido y unas más definitivamente 

inapropiadas. También es cierto que algunos judíos 

conversos al cristianismo querían que se continuaran 

obedeciendo estas leyes. Por eso es que San Pablo habla 

de Cristo y de la Nueva Ley del Evangelio. 

Jesucristo Nuestro Señor vino a abolir las antiguas 

prácticas distorsionadas y para establecer una nueva Ley, 

que no cambia los Mandamientos dados en el Sinaí, sino 

que los perfecciona y les da un nuevo sentido:  

“Escucha, ¡oh Israel!, el Señor Dios tuyo, es el solo Dios, 

y así amarás al Señor Dios tuyo, con todo tu corazón, y 

con toda tu alma, y con toda tu mente, y con todas tus 

fuerzas. Éste es el mandamiento primero. El segundo, 

semejante al primero, es: Amarás a tu prójimo como a ti 

mismo. No hay otro mandamiento que sea mayor que 

éstos”. (Mr. 12, 29-31) 

b. Por otra parte, no es real la dicotomía que plantea 

Francisco en cuanto que hay que seguir a Jesucristo antes 

que a los Mandamientos, porque quien ama a Jesús, 

cumple sus Mandamientos. El mismo Jesús lo dice a sus 

discípulos:  

“Quien ha recibido mis mandamientos y los observa, ése 

es el que me ama. Y el que me ama, será amado de mi 

Padre: y Yo le amaré, y Yo mismo me manifestaré a él.” 

(Jn. 14. 21) 

No es posible separar el amor a Dios de los 

Mandamientos. 

   

 


